## سلسله نشرات کتابخانه اسپچ دسیچ دکتا بتون دخیر ونولرۍ



## آخرین کشفیات درباره زبان باختری و ارزش تاریخی آن

د باختري ژبې په هکله وروستنۍ موندنې او د باختري د هغو تاریخي ارزښت

لكچرى توسط: پروفيسور نيگولاس سيمز ويليمز

عضو دیپار تمنت خاورنزدیک و خاورمیانه مطالعات شرقی و آفریقایی دانشگاه لندن

> در ادیتوریوم دانشگاه کابل ۱۹ می ۲۰۰۳

تنظيم كننده: انجمن حفظ ميراث فرهنگى افغانستان



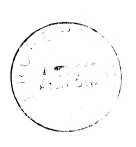
انجمن حفظ میراث فرهنگی افغانستان دافغا نستان دفر هنگی میرا ث سانتی تولنه کابل ۲۰۰۴

# سلسله نشرات كتابخانه اسيج

# آخرین کشفیات در باره زبان باختری و ارزش تاریخی آن

توسط: پروفیسور نیکو لاس سیمز ویلیمز

عضوديپار تمنت خاور نزديک و خاور ميانه مطالعات شرقي و آفريقايي دانشگاه لندن



لکچری در ادیتوریوم دانشگاه کابل ۱۹ می ۲۰۰۳ تنظیم کننده: انجمن حفظ میر اث فر هنگی افغانستان

### سلسله نشرات كتابخانه اسيج

انجمن حفظ میراث فرهنگی افغانستان که درکابل موقعیت دارد، درسال ۱۹۹۶ بنیانگذاری شده است. به اشتراک گذاشتن اطلاعات و تشویق مؤسسات ، ارگانها و نهادهای داخلی وخارجی برای حفظ میراث فرهنگی افغانستان را میتوان از اهداف این دفتر نام برد.

دفتر اسپچ باهمکاری و پشتیبانی اعضایش در تهیه مجموعه عکسهایی از وضعیت موزیمها، ساحات، آبدات تاریخی، آثارو معماریهای افغانستان موفق گردیده است. یک خبرنامه و وب سایتی به منظور تشریح و ارائه فعالیتهای این دفتر برای اعضای افغان و جامعه بین المللی آن منتشر میگردد. این دفتر ارتباطات عمومی را از طریق مطبوعات و سخنرانیهای جمعی تشویق و ترویج مینماید.

به عنوان بخشی از تلاشهای این دفتر در جهت افز ایش آگاهی، سلسله نشر ات کتابخانه و اسپچ بر ای آشنایی خو انندگان با تنوع میر اث فر هنگی افغانستان تنظیم و تهیه گر دیده که هر کدام از این سلسله نشر ات به یک آبده تاریخی ، یک ساحه باستانی، یک منطقه و یا در نهایتاً به دیگر موضوعات فر هنگی اختصاص داده شده است. مقالات ار آنه شده متخصصین توسط بخش و یر ایش این دفتر انتخاب شده و به سه زبان در ی، پشتو و انگلیسی منتشر میگر دند.

هدف این سلسله نشر ات بالا بر دن سطح دانش خو انندگان در همه سطوح است.

عنوان: آخرین کشفیات در باره زبان باختری و ارزش تاریخی آن

نویسنده : پروفیسور نیکو لاس سیمز ویلیمز

مترجمان: استاد سرور همایون و میراحمد جوینده (دری)، سید محی الدین هاشمی (پشتو)

ادينور: محمد ضيأ افشار (درى)، سيد محى الدين هاشمى (بشتو)

طراح: عابد سعیدی، برندن کسر

ناشر: اسپچ، کابل ۲۰۰۶

آدرس: سرک سوم کلوله بشته، کابل، افغانستان

ايمل: info@spach.info

وب سایت: www.spach.info

تيراژ: ١٠٠٠ جلد

## درباره نویسنده:

پروفیسورنیکولس سیمز ویلیمز عضو دیپارتمنت خاورنزدیک و خاور میانه مطالعات شرقی و آفریقایی دانشگاه لندن میباشند.

ایشان یکی از بر جسته ترین متخصصین متون باختری و سغدی جهان هستند که در انجمن های ذیل ار انه خدمت نموده اند: Corpus Inscriptionum Iranicarum, Societas Iranologica Europaea, The Society for South Asian Studies and The Ancient India and Iran Trust.

پروفیسورنیکو لاس سیمز ویلیمز ویراستار (ادیتور) کتاب Beiträge zur Iranistik و همکار ادیتورکتابEncyclopaedia Iranica میباشند.

وى اخيراً هزينه تحقيقات خود را براى تهيه فرهنگ Dictionary of Manichaean Texts، ويک بورسيه تحقيقاتي از طرف Leverhulme Trust دريافت نموده اند.

درسال ۱۹۹۷ ایشان یکی از برندگان مشترک جایزه هیر ایاما(Hirayama) درمورد Silk Road Studies بودند.

درخلال همکاریهای متعدد خود در زمینه تحقیقات باختری، پروفیسور سمیز ویلیمز، مسئول ترجمه کتیبه رباطک شدند که ترجمه این کتیبه باعث بازنگری درتاریخ اولیه سلسله کوشانیها گردیده است و ایشان هم اکنون مشغول ترجمه کتیبه تنگ سفیدک از ولسوالی یکاولنگ- و لایت بامیان میباشند.



# آخرین کشفیات در باره زبان باختری و ارزش تاریخی آن

امروز من درباره اسناد و کتیبه های زبان باختری، زبان قدیم سرزمین باختر درشمال افغانستان بامرکزیت باختر، بلخ امروزی سخن خواهم راند. زبان باختری یگانه زبان از خانواده زبان های هند و ایرانی است که معمو لابارسم الخط یونانی نوشته می شده که این زبان از تاخت و تازهای اسکندر مقدونی بر افغانستان درقرن چهارم قبل از میلاد برجای مانده است. از این روزگار به بعد تا مدت مدیدی زبان ورسم الخط یونانی یگانه وسیله انعکاس فرهنگ و اجرای امور اداری بوده است. آن گاه که بلخ زیرسم اسپان بادیه نشینان شمال افغانستان قر ارگرفت، حاکمان جدید این سرزمین یعنی کوشانینان در آغاز همان زبان یونانی را در کارهای اداری خود پذیرفتند، ولی پس از مدتی اندک بربان بومی باختری را با استفاده از رسم الخط و الفبای یونانی نوشتند. یکی از مهم ترین ادوار تاریخی برای زبان باختری دور انی بود که کنیشکا بزرگترین پادشاه دور ان کوشانی مصمم شد تا از این زبان برای ضرب سکه استفاده بند از انتشار اولین مسکوکات کنیشکا زبان یونانی اولین بار وبرای همیشه جای خودر ابه زبان باختری داد.

در قرون اولیه عدور ان مسیحیت زبان باختری یکی از مشهورترین و عمده ترین زبانهای جهان شمرده می شد زیر ا که زبان باختری یا زبان شاهان کوشانی در سرتاسر امپر اطوری کبیر کوشانیان یعنی در افغانستان، مناطق شمالی هندوستان و بخشهای مرکزی آسیای میانه زبان رسمی بوده وبه سطح وسیعی مورد استفاده قر ارمیگرفته است. حتی پس از انقر اض امپر اطوری کوشانیان وبه تأسی از کتیبه های قرن نهم و ادی توچی درپاکستان و آثار بوداییها ودستنوشته های مانیهادر ار اضی دوردستی همچون نخلستانهای تورفان در غرب چین، چنین برمیآید که زبان باختری بر ای مدت شش قرن متمادی مورد استفاده قر ارمیگرفته و نقش زبان باختری به حیث عراده فر هنگ در طول هز ار ان سال اینگونه تداوم یافت.

تا چهل سال پیش، از زبان باختری، به استثنای نقوش ونوشته های روی سکه های کوشانیان و جانشینان آنها هیچ مدرک دیگری در دست نبود. برروی سکه های کوشانیان الفبای یونانی بطرزز اویه دارای حک گردیده که ظاهرا این سبک نگارش برای نوشتن کتیبه های یادگاری مورد استفاده قر ارمیگرفته است. خواندن نوشته های روی مسکوکات به آسانی امکان پذیر بوده ولی محتوای این نوشته ها مختص به نامها و القاب شاهان و ایز دان میباشد.

سکه های شاهان متاخر باختری مثل کوشانو ساسانیها، کیداریها، هفتلیها، ترکها و غیره به خط شکسته و به اقتباس از شیوه نگارش کنده است که خواندن و دریافتن آنها به مراتب دشو ار تر ومشکلتر میباشد. از او ایل قرن بیستم به بعدچند قطعه دست نوشته بدست آمده که از شیوه عنگارش خط شکسته مشابهی استفاده شده است، ولی شماره این دست نوشته ها اندک و محتوی آنها ناقص بوده بطوریکه نمیتوان تفسیری و اقع بینانه از آنها بیان نمود.

این موضوع با کشف اولین کتیبه مهم وقابل توجه باختری در سرخ کوتل، حوالی بغلان درسال ۱۹۵۷ دگرگون گردید (تصویر ۱). متن این کتیبه از روی نوشته های مسکوکات کوشانیها که قبلاً شناخته شده بودند به آسانی قابل شناسایی و خواندن بود ولی از آنجاییکه نوشته های مسکوکات تعداد محدودی لغت ر ادر دسترس قر ار میدادندو هیچ گونه اشاره ای به گر امر وساختمان جمله بندی نداشتند، خواندن و تشریح متن کتیبه بامشکل مواجه شده بود. با این وصف "و بب هنینگ از و ساختمان جمله بندی نداشتند، خواندن و تشریح متن کتیبه بامشکل مواجه شده بود. با این وصف او به به سرعت نکات مهم آن ر ادریابد؛ متن کتیبه به بنیانگذاری یک معبد توسط امپر اطور کنیشکا و متروک شدن این معبد به علت مشکلات آبرسانی و بازگشایی معبد توسط یک مقام بلند پایه به نام نوکونز وک درسال ۳۱ عهد کنیشکا یعنی او ایل سلطنت هویشکااشاره دارد.

پس از پیدایش کتیبه سرخ کوتل چندین کتیبه باختری دیگر به دست آمد، لیکن این کتیبه ها چنان فرسوده شده بودند که محتوای شان بردانش موجود در باره زبان باختری چیزی مهمی نمی افزود.

در سال ۱۹۹۳ م. کتیبه یی چهره از نقاب خاک بدر آورد که از لحاظ اهمیت بی نظیر بود. این کتیبه بطور اتفاقی در محلی به نام رباطک در چند میلی شمال غرب سرخ کوتل، در کنار جاده پل خمری به ایبک به دست آمد (تصویر ۲).

کتیبه رباطک بیانگر رویدادهای نخستین سال پادشاهی کنیشکا است. سطور آغازین کتیبه پادشاه را با القاب" منجی بزرگ، عادل و پر هیزکار، حاکم مطلق، شایسته ستایش، کسی که پادشاهی را از الهه نانا و سایر ایزدان دریافت داشته، کسی که سال نخستین را برای خشنودی ایزدان بنیادکرده"میخواند. سپس جمله اصلی کتیبه اینطور بیان میگردد: "کنیشکا فرمانی به زبان یونانی و سپس آنرا به زبان" آرینی"صادرکرد." اگرچه اساسا هر یک از زبان های خانواده هندو ایرانی را میتوان"آرینی" خواند لیکن آن گاه که کنیشکا در فرمان خود اشارت به زبان "آرینی" با دارد مراد او مطمئنا زبان باختری است. بسیار مشکل است و نمیتوان تاکید کنیشکا را براستفاده از "زبان آرینی" با تعویض زبان یونانی به زبان باختری درضرب سکه ها نامر بوط دانست. شواهد سکه شناسی دلالت بر این دارد که این رویداد باید در همان سال های نخستین پادشاهی کنیشکا و به احتمال قوی در همان نخستین سال سلطنت و ی صور ت گرفته باشد.

بخش اعظم کتیبه رباطک راجع به تاسیس یک معبد است که شاید در همان منطقه رباطک بوده باشد، زیرا رباطک ساحه وسیعی را در برمیگرفته و از سوی دیگر فهرست ایزدانی که میبایست در این معبد پرستش شوند بسیار شگفت انگیز مینمایند. ازیک طرف این کتیبه از نام دوخداوند زردشتی به نامهای انارسه" و "سروش" که برروی مسکوکات کوشانی ذکری از آنها به میان نرفته، یاد میکند و از طرف دیگر از نامهای فر او انی که برروی مسکوکات کوشانی به مراتب دیده شده اند، مثل نام "آردخش" الهه برکت و فر او انی و "ما" الهه مهتاب هیچ یاد نمی کند.

بالای فهرست اسامی ایزدان ایر انی برخی و ازه هایی با حروف کوچک افزوده شده اند که گویابر ای مشخص نمودن این اسامی از اسامی ایزدان مشهور هندی که تحت عنو انهای مهاسینا یا ویساک شناخته میشدند، بکار رفته است.

به نظر میرسد که معبد رباطک به منظور نصب پیکره های شاهان و ایزدان پی ریزی شده باشد. در فرمان کنیشکا، روی کتیبه رباطک نام چهار پادشاه دیده میشود: کجو لا کد فیرس (جد ش)، ویما تکتو (پدرکلانش)، ویما کدفیزس(پدرش) و کنیشکا (خودش). این فهرست حاوی اطلاعات مفید فر او انی است. اولتر از همه این کتیبه دار ای شواهدی میباشد مبنی بروجود دو پادشاه تحت نامهای ویما در دور آن کوشانیان نه یکی. به همین دلیل چندین کتیبه ای راکه قبلا به ویما کدفیزس نسبت گرفته بودند میتوانیم اکنون به پدرش و یما تکتونسبت دهیم.

یکی از مهمنرین این کشفیات عبارت است از کشف کتیبه "دشت ناور" که شاید از سال ۹۶ میلادی باشد. به احتمال قوی سکه های آن پادشاه گمنام، سوترمیگاس، (منجی بزرگ) که در ادو ار سکه شناسی ما بین مسکوکات کجو لا و ویما کدفیزس قر ار میگیرند، باید به همین "ویمای" تازه شناخته شده نسبت داده شود.

برعلاوه، این اشارت که کجو لا کدفیزس جد کنیشکا بوده، ظاهر اً بر منازعاتی که برسرمساله تاریخ کنیشکا به وجود آورده بی تاثیر نباشد. این حقیقت که کنیشکابه نسل سوم پس از کجو لا تعلق دارد و اضحاً محدودیت هایی را برروش کرونولوژی بازسازی دوره کوشانیان تحمیل میکند. اگر چه من تا آنجا پیش نخواهم رفت که بگویم این حقایق جدید فقط با یک سسیتم کرونولوژی منفرد همگر ایی دارد و بس ، چنانکه شجره کنیشکا در کتیبه رباطک تصدیق شده وبار اه حلی که هری فالک (Harry Falk) اخیراً ارائه نموده کاملاً تطبیق می نماید.

آقای هری فالک کتیبه نجومی هندیی را کشف نمودند که به نظر میرسد این کتیبه سال نخستین پادشاهی کنیشکا را سال ۱۲۷ میلادی بیان میدارد.

اندکی کمتر از صد سال بعد، در حدود ۲۲۶ میلادی دولت ساسانی در ایر ان اقتدار را به دست گرفت و به بلخ لشکر کشی نمودند و آنجارا تسخیر کردند. متعاقبابلخ چندین مرتبه دیگرمور دناخت و تاز بادیه نشینان قر ارگرفت و این مهاجمین هربار به نامهای گوناگونی از قبیل خیونی، هونهای کیداری و هفتلیها خوانده شده اند ولی هویت شان روشن بوده که آیا ایشان به اقوام مختلف تعلق داشته اندیااز یک قوم و احد بوده اند. مهمانان ناخوانده و دیگر عبارت بودنداز ترکان، که در او اسط قرن ششم میلادی با دولت ساسانی بر ای بر اندازی دولت هفتلی ها همدست گردیدند و درنهایت با آمدن اسلام و عربهاهمه دودمانهاو حکومتهای منطقه ای به زباله دان تاریخ سپرده شدند.

تاریخ این دوره، از ساسانیها گرفته تا حاکمیت عرب با کشف اسناد دسته دوم روشنایی می یابد. در دسمبر سال ۱۹۹۱ میلادی تصاویر جدیدی از کشفیات نوین اسناد زبان باختری برروی چرم به من نشان داده شد. این سند در هر دو روی چرم ودر بیست و هشت سطر به خط شکسته زبان باختری نوشته شده بود که این ویژگی، این سند را از جمله غنی ترین و عالی ترین نمونه های زبان باختری به خط شکسته که مانندش پیش از این دیده نشده بود، میگردانید (تصویر ۳). این سند و اضحا یک نامه است که شامل جملات و عبار ات معمولی به مخاطب و احوال پرسیهای همیشگی است که درنامه های سغدی هم اینگونه جملات دیده شده اند: "به پیشگاه بزرگوارتان هزاربار و ده هزاربار کرنش و در و د وستایش از سوی [ فلانی ] که افتخار بندگی دارد. شنیده شد که حضرت و الا در کمال تندرستی هستید بسیار خرسند گردیدم، ولی ایکاش میشد که آن و الا تبار را از نزدیک زیارت نموده و زمین ادب ببوسم...". اگربخواهیم از روی اسامی اشخاص مثل اور مزد و خسرو قضاوت نماییم، باید گفت این سند به دوره ساسانی ها تعلق دارد و یک نام قابل توجه دیگر عبارت است از "پرلنگ زین" که ظاهراً معنایش "مردی باپوست پلنگ باشد" و این نامی است که صریحاً به زین افز ار پلنگینه رستم دستان ، قهر مان شاهنامه فردوسی اشاره میکند.

این سند نخستین مشتی از یک خروار بود و در طی ده سال آینده مجموعه اسناد زبان باختری به یک صد و پنجاه پارچه افز ایش یافت و بیشتر این اسناد از طریق باز ار پشاور به مارکت های بین المللی سر از پر شدند و سپس راه خود به مجموعه های شخصی کلکسیونر هادر لندن و دیگر شهر ها پیدا نمودند. متأسفانه در باره منشأاین اسناد و محل حقیقی کشف شان چیزی نمیدانیم لیکن شواهد درونی این اسناد، بویژه تکر از عین نامها در چندین سند بیانگر این مطلب است که اغلب آنهاازیک مبدأسر چشمه گرفته اند.

بخش اعظم این اسناد رانامه ها تشکیل میدهند، برخی ازنامه ها هنوز هم سربسته هستند و میتوان گفت کاملاً دست نخور ده و محفوظ مانده اند. (تصویر ٤) یک نامه را بامهر و سر غچ گلی و چند حرف که نشانی گیرنده است، نشان مبدهد.

(تصویر °) همان نامه را پس از بازشدن نشان میدهد وشما در این نامه شیوه نگارش متن و حاشیه فراخ سمت چپ آن، وطریقه اتصال مهر بوسیله یک تکه چرم بریده شده درقسمت تحتانی نامه (بدون آن که از آن کاملاً جدا باشد) را می بینید.

یکی از نامه ها اشارتی به یک کوشان شاه دارد. کوشان شاه، یا "شاه کوشانیها" نوعی نایب السلطنه بوده که غالبا از بین شاهز ادگان سلطنتی برگزیده میشدند و از طریق ایشان ساسانیها مرز های دور افتاده امپر اطوری وسیع خود را اداره میکردند. این کوشان شاه منحصر بفرد که "ور اهر ان" یا" بهر ام" خوانده شده است، احتمالاً از جمله آخرین کوشان شاهان متأخر باشد که وی رامیتو انیم از روی سکه های کوشانو ساسانی ها بشناسیم. اشخاص دیگریادآوری نموده اند که در این نامه از یک شاهدخت فارسی به نام "دخت انوش" و غلام حر مسر ای او که یک نام باختری به معنای "خدابنده" داشته، نیز ذکر به میان رفته است. به جز مقام رفیع اشخاص داخل نامه، مضمون نامه هم خیلی منحصر بفرد بوده و مبین مناقشات مادی و مشاجر ات دنیوی در باره و یک گله گوسفند و مقداری حبوبات است.

نامه نمایش داده شده در (تصویر ٦) به دو دلیل دار ای اهمیت میباشد:

او لا این نامه توسط شخص نماینده شاهنشاه ساسانی نوشته شده، پس مربوط است به یکی از ادو اری که و لایت بلخ در اشغال ساسانیها بوده و دوم اینکه این نامه دار ای تاریخ است، اگرچه مشخص نیست که این تاریخ به کدام دور ه نعلق میگیر د.

به احتمال زیاد دوره یاد شده در این نامه همان دوره ای است که در کنیبه باختری دره توچی پاکستان نیز بکار رفته است. این کنیبه ها به زبانهای عربی، سنسکریت و باختری نوشته شده اند و سالهایی از سه دوره متفاوت را در بر میگیرند. مدارک اصلی که بیانگر نقطه آغاز دوره باختری باشد، از روی دو کنیبه دو زبانه بدست آمده که کنیبه اولی به زبان عربی و سنسکریت بوده و متن عربی آن طبعاً تاریخ هجری خورده است. این تاریخ گویاو و اضح هجری مار اقادر میساز دکه بتو انیم نفسیری روشن از تاریخ سنسکریت که بطور خلاصه و باحذف صدها و هز ار ها نوشته شده اند، بیان بداریم. کتیبه دو زبانه دیگر به زبان سنسکریت و باختریست اینجا هم تاریخ سنسکریت مخفف شده ولی اگر فرض شود که این کتیبه به همان قرنی تعلق دارد که کتیبه دو زبانه عربی سنسکریت تعلق داشت ، اعداد مخفف شده را میتوان بازسازی کرد و سال ۸۹۳ میلادی را از آن نتیجه گرفت متن این کتیبه باختری دار ای تاریخ با ارقام یونانی است. نخستین و پر استار متون باختری هلموت هومباخ این اعداد را ۲۳۲ میخواند. بر اساس مو اد جدیداً کشف شده ، من رقم آخری این عدد را عدد را به جای عدد ۲ میخوانم، لیکن تفاوت یک سال بسیار مهم نخواهد جدیداً کشف شده ، من رقم آخری این عدد را عدد ۱ به جای عدد ۲ میخوانم، لیکن تفاوت یک سال بسیار مهم نخواهد

بود. بهرحال تاریخ باختری مبین وجود شروع یک دوره از او ایل دوره ساسانی از سال ۲۳۲ (بقول هو مباخ) یا ۲۳۳ (بقول من) است. بسیار مایلم که نظریه هومباخ را درمورد دوره کوشانو ساسانی بپذیرم، دوره ای که نقطه آغاز آن را غلبه ساسانیها بر امیر اطوری کوشانیان تشکیل میدهد.

برگردیم به نامه باختری که تاریخش را میتوان ۲۳۹ خواند. اگر دوره تاریخگذاری درسال ۲۳۳ شروع شده باشد سال ۲۳۹ بر ابر است با ۷۶۱ میلادی، دور ان فرمانروایی پروز، که سالهای زیادی ازسلطنتش را در جنگ با هفتلیها در شرق امپر اطوریش سپری کرد و بالاخره در این جنگهانیز کشته شد. آیا و اژه پیروز پیش از عنوان شهنشاه در این نامه باختری امری تصادفی است؟ متأسفانه، و اژه پروز در فارسی میانه نه فقط اسم خاص است بلکه یک صفت عام و به معنای فاتح نیز میباشد. پس به طور یقین نمی توان دانست که ما باید شهنشاه را به نام پروز بخوانیم و با پیروز را صفت شاهنشاه.

پس از نامه ها بخش اعظم متون را قباله های شرعی و اسناد مشابهی از قبیل: اسناد خرید وفروش، اجاره نامه ها، ضمانت خط، رسیدها، اسناد بخشش و پیشکشها تشکیل میدهند. یک سند بسیار خاص و جالب- که در واقع کهن ترین اسناد تاریخدار میباشد- سند از دو اجی است که در آن یک زن با دو بر ادر در یک زمان عقد از دو اج می بندد. حقیقت رسم چند شوهری در اندک اسناد اخیر چینایی ها هم رؤیت شده و در اینجا با یک سند دست اول تأیید می شود که ظاهر این رسم در این منطقه کاملاً امری خاص است.

برخلاف نامه ها و متون بودایی ، اسناد شرعی مانند این مجموعه اسناد پیوسته تاریخدار بوده تاجایی که من تقریباً از سبی سند خبردارم که تاریخ شان از ۱۱۰ تا ۶۹۹ یعنی (اگرقبول کنیم که دوره تاریخگذاری زبان باختری از سال ۲۳۳ میلادی شروع شود.) از ۳۶۲ تا ۷۸۱ میلادی میرسد. این فاصله و زمانی بیش از چهار قرن دوره های غیونیها، کیداریها ، هفتلیها و ترکها را دربر میگیرد و حتی گستره و آن به دوره اسلامی نیز میرسد. بطوری که در ذیل خواهیم دیداین اسناد حاوی تشریحاتیست که میتوان با این تشریحات چوکات کرونولوژیک تاریخگذاری رامورد آزمایش قرارداد. بطورمثال (تصویر ۷)، قباله فروش زمینی را نشان میدهد که تاریخ آن سال ۲۹۰ میباشد و من این تاریخ رابه سال ۷۲۰ میلادی روزگار حاکمیت هفتلیها تفسیر میکنم. این موضوع با مطالب متن نیزسازگار است که میگوید "مالیات هفتلیها" بردار ایی بسته میشده است. اگرچه این نمونه به طور استثنایی خوب حفظ شده ولی ترکیب سند هم تیپیک است. این متن دردو نسخه است. یکی باز وقابل خواندن ودیگری بوسیله و رسته مهردیگر وبا پنچ مهر گلی ممهور گلی ممهور گلی ممهور گلی ممهور گلی مسته مهردیگر در حسور تاضی بازنمایند. دریشت سند (تصویر ۸) نام فروشندگان وشهود در کنار سور اخهایی که در صور قاضی بازنمایند. دریشت سند (تصویر ۸) نام فروشندگان وشهود در کنار سور اخهایی که برای گذر اندن رشمه ایجاد گر دیده، نوشته شده است.

بسیاری از این اسناد قانونی بر علاوه و تاریخ، اسامی مکانها را نیز ذکر کرده اندو این اسامی شامل نام مناطقی میباشند که اسناد در آنجا به قید تحریر در آمده اند. (تصویر ۹)

چندین عدداز این اسناد اینطور بیان میدارند که این اسناد در سمنگان، روب (روی امروزی)، ملر (یا مدر)، یا که (کهمرد امروزی) نوشته شده اند. شاید این چهار مکان در داخل حوزه اداری شخصی بوده که در بیشتر اسناد "پادشاه روب" خوانده شده است. وشایداز سوی دیگر، ترمید (یا ترمذ) در شمال آمود ریا و بامیان که بوسیله رشته کوه های مرتفع از "که" و "مدر " جدا میشود از قلمر و حکومت او بیرون بوده باشد. "رب خان" را بدون شک باید حاکم "روب" دانست که "روب" و "سمنجان" جزوقلم رواو بودند و به قول مورخ معروف، طبری "رب خان" از فرمانروایانی است که برای سرکوبی یکی از یاغیان هفتلیها به نام "نزک ترخان" در سال ۹۱ هجری به کمک قطب الدین بن مسلم شتافت.

یک سند دیگر درمحلی به نام "ورنو" نوشته شده که این شهررا بدون شک میتوانیم "اورنوس" بخوانیم و "آریان" مورخ اسکندرکبیراز این شهربعنوان یکی از دوشهرمهم بلخ یاد کرده است. بقول بسیاری از دانشمندان، شهر "اورنوس" که آریان از آن نام برده، باید درنزدیکی شهر خلم یا تاشقر غان بوده باشد، جایی که رودخانه خلم – منطقه ای که "روب" و "سمنگان" در آنجا قرار دارند- به سوی دشتهای هموار سرازیرمیشود. سند دیگری که میخو اهم درباره آن صحبت نمایم قباله، فروش یک برده است و این گونه آغاز میگردد: "درسال ٤٤٦ درماه "اب" و درروز "و همن" این سند ممهور گردیده و این قباله، فروش در این جا شهر سمنگان در دربار پادشاه روب در ماروگان نوشته شده است". سال ٤٤٦ باید بر ابر با سال ۲۷۸ میلادی باشدکه درین دور آن القاب و اسامی ترکی معمول بوده، چنانچه در فهرست شهود ذیل مشاهده خو اهیم کرد: "در حمایت ایزد از امست'، عطاکننده رحمت ها ، بر آورنده آرزوها، بزرگی که اینجا در "ماروگان" پرستش میشود، و در دربارتحت حمایت "ژون لاد" فرزند شابورکامکار، قاغان بیروزمند، نُبُغ لغ التشبیر، پادشاه روب و در حضور خسرو ترخان، و در حضور دیور از داور دلاور حکام روب، و نیز در حضور دیگر سردار آن که درباره این امر حاضر بودند و شاهد و گواهند."

این سند مهم با پنچ مهر ممهورگشته و مالکانش درپشت سند نام برده شده اند. به گونه قابل توجهی مهرهای شهود شامل نام ایزد"ر امست" است که ظاهراً از طرف روحانی اش نمایندگی میشده و به همین گونه اسناد دیگر دربین شهود شامل نام ایزد "وخش" (ایزد دریای آمو) میباشد.

متن ادامه می دهد: "اکنون من یسکول و من یزدگرد، فرزندان کاو، باشندگان خوست که هم اکنون در منطقه سمنگان میباشیم وبر ادر ان وفرزندانمان فروخته ایم به تو "فنز"، به تو وینامارگ و به تو پوسک، فرزندان بگ ماریگ، به شماکه ملکیت تان گبلیان نام دارد، و به بر ادر ان تو، فرزندان و اخلاف تو، یک بچه که از ما بر ادر ان بود. این بچه راکه نامش (خلس) است به سه در هم فارسی فروخته ایم، چون نمیتو انیم اور ا درین قحطی اعاشه کنیم. پس حالا بچه مذکوریقینا به تو "فنز"، و به تو وینامارگ، بر ادر انت، فرزندانت و اخلافت تا ابد الآباد تعلق خو اهد داشت".

امیدو ارم اقتباسات بالا اندکی از روحیه اصطلاحات شرعی وحقوقی این مجموعه، اسناد رابیان نماید ، اسنادی که مشابه آنها رامیتو ان در نوشته های زبانهای آسیای مرکزی از قبیل سغدی، ترکی و اسناد آر امی سده پنجم الفانتین مصر مشاهده نمو د.

سند جالب دیگری که دارای تاریخ باختری ۴۷۸ (مقارن ۷۱۰ میلادی) است به ماه (دومین سال نو) مربوط می شود. این سند قباله بخشش یک قطعه زمین و یک کنیزک به ایزد "کامیرد" وکشیش اوست که ظاهراً درازای شفای یکی از اعضای خانواده بخشنده اعطا میگردد. "کامیرد" از نظر لغوی به معنای "سر" و "سردار" است که احتمالاً این کلمه لقب ایزد است نه نامش.

واژه کِد (ked) به ظن قریب به یقین سرچشمه ازواژه چینی "جی دو "(Ji-duo) و شکل کهنتر آن "کج تا" (kej-ta) گرفته است که زائر بودایی مشهور چینی هیوان تسنگ این اسامی را نامهای پرستش کنندگان "ژون" ایزد زابلستان، در جنوب هندوکش یادکرده است. این ایزد در سرزمین تحت تسلط روب هم پیروانی داشته و این نکته رادرنام پادشاه آن سرزمین در سند قبلی میتوان مشاهده کرد. ژون لاد به معنی لغوی " ژون داده" به احتمال قوی همان ایز دیست که تحت عنوان کامیرد (سردار) شناخته شده است.

شخص بخشنده در سند حاضر که ملکه یک پادشاه است بااسامی ترکی قُتلغ تپغ لیغ بیلگاسووگ "خوشبخت"، "مالک هستی"، "عاقل"، "محبوب" یادشده است که این ملکه را به حیث ملکه" خلس" هم خوانده اند. و اژه "خلس" که در سند قبلی نام برده یی بود احتمالاً قبیله ای ترکی به نام "خلج" میباشد که درین صورت این سند از شواهد کهن آن بشمار میآید.

یکی از اسناد بسیار تازه زبان باختری قباله فروشی است که تاریخ ۵۲۰ (مصادف ۷۵۷میلادی) رادارد. میخواهم توجه شما را به بخشهایی از این قرارداد جلب نمایم. اولین بخش این قرارداد حقوق مالک جدید یک ملکیت را اینطوربیان میدارد:" مالک شدن و مالک ماندن بر یک ملکیت، فروختن آن، بخشیدن و یابه گرو گذاشتن ملکیت، کر ایه دادن آن، بدل کردن زمین با قطعه زمینی دیگر، کابین فرزند گذاشتن و یابه جهاز دختر آن سپردن، معبد ساختن و یا به مصرف گورستان رسانیدن و یا محل حریق مردگان گردانیدن". اینجا اصطلاح (ویهار ۱) برای یک معبد بودایی بالغت باختری (معبد) مغایرت دارد که ظاهر ا این اصطلاح برای یک معبد غیربودایی اطلاق شده است. تفاوت مشابهی نیز بین دو اسم زیر که ظاهر ا مکان گذاشتن اجساد بوده دیده میشود: لخمیگ که شاید متر ادف اصطلاح اوستایی دخمه و دخمگ فارسی میانه باشد اصطلاحاتی هستند که معمو لا اشاره به ساختمانی در مراسم مذهبی زردشتیان دارند و بعضی اوقات این اصطلاحات به معنای قبر نیز بکار رفته اند. در صور تیکه اصطلاح لخشاتتینگ که شاید مشنق از ریشه کلمه ای به معنای سوز اندن باشد اشاره به رسم مرده سوز انی غیرزردشتی (شاید هندی) دارد.

همه این اصطلاحات و اسامی اشخاص که درقالب نام ایزدان بیان گردیده اند، یک نگاه اجمالی از نتوع اعتقادات مذهبی و رسوم عبادی پیش از اسلام در این منطقه را بیان میدارند.

درقر اردادهای اولیه نرخ اشیا بوسیله دینار طلا ویا دینارنقره فارسی نوشته میشده در حالیکه متون اخیر به "در هم نقره عربی" اشاره میکنند. بر علاوه متن حاضربرای اولین و آخرین بار از پرداخت مالیات به حاکمیت عرب یادمیکند. اندکی بعدتر زبان عربی باید به جای زبان باختری به حیث زبان نوشتاری منطقه در آمده باشد که در حقیقت چند سند محدود عربی به دست آمده بیانگر این مطلب هستند که این سناد ادامه همان آرشیف گذشته میباشند (تصویر ۱۰). از آنجاییکه در متون عربی و باختری از اسامی دودمانها و اشخاص مشابهی نام برده میشود پس یقیناً میتو ان مطمئن بود که این اسناد بهم مربوط بوده اند.

آخرین سندی که میخواهم امروز درباره آن صحبت نمایم یک کتیبه باختری از او ایل دور ان اسلامی با مضمون کاملا بودایی است (تصویر ۱۱). این کتیبه که هنوز منتشر نگر دیده در سال ۱۹۹۱ از تنگ سفیدک در ۳۰ کیلومتری غرب یکاولنگ بدست آمده و حاوی ۱۳ سطر کنده شده با الفبای شکسته زبان باختری روی تخته سنگی یک پارچه میباشد که از محل اصلی آن برروی دیوار حجره ای مربع شکل باابعاد سه متر بدست آمده است. چنانچه خواهیم دید این کتیبه نشان میدهد که این حجره مربع شکل اساس یک ستو په بودایی بوده و در حقیقت تعدادی آثار که متعلق به ستو په ها میباشند در این حجره مربع شکل بدست آمده است: یک کتاب (که اکنون مفقود گر دیده)، یک انگشتر طلا، مسکوکات، یک بوتل شیشه ای و دیگر چیزها.

مانند کتیبه های سرخ کوتل و رباطک، کتیبه تنگ سفیدک نیز هم اکنون به صورت خوبی در موزیم ملی کابل نگهداری میشود و من آنر ادر این او اخربه لطف آقای مسعودی ، رئیس موزیمها، در موزیم کابل مورد مطالعه قر ار دادم.

این کتیبه دارای تاریخ ماه سبول (یعنی کوزه)، مانند نام ماه دلو امروزی میباشد ومربوط به سال ۴۹۲ مقارن ۲۷۲ میلادی است. درکتیبه آمده که درین سال پادشاه گزن، الخیس فرزند خراس، این استوپه را (همچون) یک آبده (مذهبی) دردشت زمگان برپا داشت، وبعد چنین ادامه می دهد: (در آن زمان) پادشاهی ترک (؟) و پادشاهی عرب بود، پیشکش های شایسته من مورد قبول افتاد،... و سپس من این (استوپه به نام) "زینالاکا" را (همچون) یک پیشکش شایسته با طوع و رغبت (؟) ایمانی که نسبت به تعلیمات بودا داشتم، از صمیم دل ساختم .... و هر آنچه که نیکوست پیش آید، اکنون و در آینده، امیدو ارم من، الخیس، و الدینم، همسرم، بر ادر انم، فرزندانم و (سایر) و ابستگانم، هرکدام (و) هرشخص (ازما) به خواسته های خودش نائل گردند." و کتیبه با این جمله پایان میپذیرد: "درود بربودا".

اگر چه بخش اعظم این متن ازنوع مضامین متداول است ولی بعضی نکات معلوماتی ازقبیل نام مکان (زمگان) و اسامی پادشاهان (الخیس، و پدرش خراس) ر انیز دربردار د. الخیس خودش ر ا پادشاه غزن میخواند نام غزن ذهن ر ا به گونه ای می فریبد که تصور شود این نام همان شهر غزنی است، اگرچه تحقیقات باستانشناسی زیادی ضرورت است تا ثابت شود که آیا منطقه کشف کتیبه و ستو په،در حوزه نفوذ اداری شهر غزنی آن روزگاربوده یاخیر. گذشته از همه، کتیبه تنگ سفیدک بعنوان شاهدی از تداوم و مقاومت کیش بودایی ، علیر غم تمام سختیها و مشکلات، تااو اخر قرن هشتم میلادی دارای اهمیت خاصی است

# دسپچ دکتا بتون دخېرونولړۍ

د باختري ژبې په هکله وروستنۍ موند نې او دهغو تاريخي ارزښت پرو فيسور نيکو لاس سيمز ويليمز

ىلندن دېو هنتون دنږدې او لرې ختيځ دختيځو او افر يقا يې مطالعا تود څانگې غړى

دکابل پوهنتون په اديتوريم کې لکچر د می ۱۹، ۲۰۰۳م ترتيبوونکی: دافغانستان دفر هنګي مير اث ساننې ټولنه

افغانستان دفر هنگی میر اث ساتنی تولنه ۲۰۰۶

## دسپچ دکتا بتون دخپر ونولرۍ

دافغا نستان دفر هنگي ميراث سانتي ټولنه (اداره)چې په كابل كې مو قعيت لري ،بنسټ يې په ١٩٩٤م كال ايښودل شوى دى دمعلوماتو او اطلاعاتو شريكول او دافغا نستان دفر هنگي ميراثو نو دسا تنې له پاره دموسسو ،ارگا نو نو داخلي او بهر نيو ادارو هڅونه ددغه ادارې دهد فونو په توگه يادولي شو.

د سپچ اداره دخپلو غړيو په ملا تړ او همكارى دافغا نستان دلر غو نو آثا رو ،ودانيو ، موزيمونو ، دتاريخي آبدا تود ساحو دحالت دعكسو نودمجمو عې په بر ابرولو بريا لى شوې ده ، يوه ويب سا يټي خبري پاڼه ددغه دفتر دفعا ليتونو دتشريح او وړا ندې كولو په منظو ر دافغا نانو او نړيوالې ټو لنې له پا ره خپر يږي دغه دفتر عمومي اړيكې (ارتباطات )دمطبوعاتو او ډله ييزو وينا گانو له لارې ترويج او هڅوي.

دخبرتيا او معلو ماتو دزياتولو په خاطر ددغه دفتر دهلو ځلو او فعا ليتونو په نوم د سپچ دكتابتون دخپرونولړۍ دلوستونكو دمعلو ماتو له پاره دافغا نستان دفرهنگي ميراثونو دبيلا بيلو ډولونوپه هكله تهيه او برابره شوې ده چې ددغې لړۍ هره خپر ونه يوه تاريخي آبده ،يوه لرغونې سيمه اوساحه او نورو فرهنگي موضوعاتو ته ځانګړې شوې ده.

دمتخصصينو وړاندې شوې مقالې ددې دفتر دتد قيق اوايډيټ د ځانګې له خوا ټا کل کيږ ي او په دري ، پښتو او انګليسي ژبو خپريږي.

ددې لړۍ دخپرونو هدف په هر اړخيزه توګه دلو ستونکو دپوهې دسطحې لو ړول دي .

سر ليك: د باختري ژبي په هكله وروستني موندني او دهغو تاريخي ارزښت

ليكوال: برو فيسور نيكو لاس سيمز ويليمز

رُبارٍونكي: استادپوهاند سرورهمايون او مير احمد جو ينده (دري)- محقق سيد محي الدين هاشمي(پښتو)

الديتور: محمد ضياء افشار (دري)- محقق سيد محى الدين هاشمي (يبنتو)

طراح: عابد سعيدي، برندن كسر

خپروونکی: سپچ، کابل ۲۰۰۶

پته: کلو له پشته ،دریم سرك، کا بل، افغانستان

ايمل: spach@hotmail.com

وب سایت: www.spach.info

چاپ شمیر (تیر اژ): ۱۰۰۰ ټوکه

# د باختري ژبې په هکله وروستنۍ موندنې او دهغو تاريخي ارزښت

نن به زه دب اختري ژبې، چې دافغانستان د شمال ب اختري سيمو يا دب اختر دمرکز ، ننني بلخ، لرغوني ژبه ده ، اسنادو او ډبر ليکونو په هکله بحث او خبرې وکړم.

باختري ژبه دهند وايراني ژبو له كورنۍ څخه يو ازينۍ ژبه ده چې معمو لاً په يوناني ليكدود (رسم الخط) ليكل كيده. دغه ژبه له ميلاد څخه دمخه په څلورمه پېړۍ كې پر افغانستان باندې دمقدوني سكندر له تاړاكونو او يرغلونو څخه پاتې ده. له هغې زمانې څخه ر اوروسته ترډيره وخته پورې يوناني ژبه اوليكدود داداري چارودسرته رسولو، د فرهنك انعكاس اوخپرولو يو ازينۍ وسيله وه. هغه وخت چې بلخ دافغانستان دشمال دكوچي او صحرايي استوكنو د آسونو ترسومونو لاندې راغى، ددې هيواد نويوواكمنانو، يعنې كوشانيانو، په لومړيو كې يوناني ژبه دخپلو اداري كارونو د پرمخبيولو له پاره ومنله، مكراږه موده وروسته يې بومي باختري ژبه ديوناني ليكنود اوالفبا څخه په استفادې وليكله

دباختري ژبې له پاره يوه ډيره مهمه تاريخي دوره هماغه وه چې دکوشاني عصىر سترواکمن (پاچا) کنيشکا هوډ وکړچې له دغې ژبې څخه دسکې و هلوله پاره هم کارواخلي.

دكنيشكا دلومړيوسكوله خپريدو څخه وروسته دلومړي ځل له پاره يوناني ژبې خپل ځاى دتل له پاره باختري ژبې ته پريښود.

څلویښت کاله دمخه هم دباختري ژبې په هکله دکوشانیانو او دهغوی پرځای ناستو دسکوپر مخ دانځورونو اولیکنو څخه پر ته بل هیڅ سند او مدرك په لاس کې نه و دکوشانیانو دسکوپر مخ یوناني الفبا په ز اویه لرونکي ډول حك شوې ده ،چې ظاهراً دلیکنو له دې ډول څخه دیادگاري ډېرلیکونو دلیکلو له پاره کار اخیستل کیده،چې دسکوپر مخ دلیکنو لوستل په اسانه توګه کیدی شول،مګرددې لیکنومحتوا دپاچاهانو او آلهونومونو اولقبونو ته ځانګړې (خاصه) شوې ده.

دوروستيو باختري پاچاهانو ، لکه کوشانوساسانيان ، کيداريان ، هفتليان ، ترکان او نوروسکې په شکست خط او دډبرليکونو له ليک څخه په اقتباس په داسې بڼه ليکل شوې دي چې دهغو لوستل په مر اتبوستونز من اوله مشکلاتو ډك دي د هغودشلمې پېړۍ له لومړيو څخه ر اوروسته څوپه لاس ليکل شوې قطعې تر لاسه شوې دي چې په ليکلوکې يې دمشابه شکست ليك له ليکدودڅخه کار اخيستل شوى، مګرددې ډول ليکنو شميره لېره او محتوايې هم نيمګړې ده، چې نشوکولى دهغور ښتينى تفسير او تعبير بيان کړو.

دغې موضوع په ۱۹۵۷ م کال دبغلان په شاوخواکې د سرخ کوتل دمهم لومړني باختري ډبرليك په پيداكيدلو بدلون وموند .(لومړي انځور)

ددې ډېرليك متن دهغوكوشاني سكودليكنوله مخې چې دمخه پيژندل شوې وې، په اسانۍ دپيژندلو او لوستلووړو. مگرداچې دمسكوكاتو ليكنې ډيرمحدود لغات اوكلمې زموږ په واك كې راكوي، گرامراو دجملو جوړښت ته هيڅ ډول اشاره نه لري، دډېرليك دمتن تشريح له ستونزوسره مخامخ شوې وه.

له دې سره سره هم "و ب هنينځ" وكړاى شول چې په چټكۍ دهغې مهم ټكي پېدا كړي. دډبرليك متن دامېر اتوركنيشكا له خواديو عبادت ځاى دېريښودلو او دكنيشكا دوخت په خواديو عبادت ځاى دېريښودلو او دكنيشكا دوخت په ٣٦ كال دهويشكا دو اكمنۍ په لومړيوكې دنوكونزوك په نوم ديولوړ پوړي چارواكي په و اسطه ددې عبادت ځاى پر انيستنې ته اشاره كوى.

دسرخ کوتل ډېرليك له پېداكيدوڅخه وروسته څونور باختري ډېرليكونه هم تر لاسه شول، مګردغه ډېرليكونه داسې ز اړه شوي ووچي محتوياتويې دباختري ژبې په هكله معلوماتو كې څه زياتوالى نه راوست.

په ۱۹۹۳ م كال په خاوروكې يو بل ډېرليك هم وموندل شوچې داهميت په لحاظ يې سارى نه درلود. دغه ډېرليك په اتفاقي توگه درباطك په سيمه كې، دسرخ كوتل شمال لويديځ ته په څوكيلومترۍ كې دايبك- بلخمري سرك پر غاړه يوځاى كې تر لاسه شو. (دويم انځور)

درباطك ډېرليك دكنيشكا پاچا دلومړي كال پيښې بيانوي. دډېرليك دېيل كرښې پاچادلوى لارښود، عادل او پرهيزگار، مطلق حاكم، دستاينې وړ، هغه څوك چې پاچاهي يې دنانا له آلهې او نوروخدايانو څخه موندلې ده، او هغه څوك چې لومړى كال يې دخدايانو دخوښۍ له پاره بنسټ ايښى دى، په توگه يادوي، اووروسته بيادډېرليك اصلي جمله داسې بيانيږي: "كنيشكا يو فرمان په يوناني ژبه اوبيايي هغه په "آريني" ژبه صادركړ"

که څه هم اساساً کولی شو دهند و ایر اني ژبود کورنۍ هره ژبه "آریني" وبولو، مګرکله چې کنیشکا په خپل فرمان کې "آریني" ژبې ته اشاره کوي، مقصد اوموخه ورڅخه په باوري توګه باختري ژبه ده. ډیره مشکله ده او نشوکولی چې دیوناني ژبې پر ځای په سکوکي له "آریني ژبې" څخه داستفادې له پاره دکنشکا تاکید او ټینګارسره نامربوط وګڼو . دسکه پیژندنې شو اهد پردې د لالت کوي چې دغه پیښه باید دکنشکا دپاچا هی په لومړیو کلونوکې او په قوي احتمال دو اکمنۍ په لومړي کال رامینځته شوې وي.

درباطك دډبرليك لويه برخه ديو عبادت ځاى دتأسيس په هكله ده ،چې ښايي دهمدغې رباطك په سيمه كې به و ، ځكه چې رباطك يوه پر اخه سيمه اوساحه وه اوله بلې خو ا دهغو آلهو او خداى كوټو فهرست چې په دې عبادت ځاى كې يې بايد نمانځنه شوې واى، ډيرحير انونكى و . له يوې خو ا دغه ډبرليك د "تارسه" او "سروش" په نومونو ددوو زردشتي خدايانو يادونه كوي چې دكوشاني سكو پرمخ يې يادونه نه ده شوې اوله بلې خو ا له هغوډيرونومونو څخه، چې دكوشاني سكوپرمخ څوځل ليدل شوي دي، لكه دبركت او پريمانۍ آلهه "آردخش" او دسپوږمۍ آلهه "ما" نومونه هيڅ نه يادوي. دايراني آلهو دفهرست پرسرځينې كلمې په كوچنيو توروور زياتې شوې دي، چې دايې دهندي مشهورو آلهو څخه چې دمهاسينا يا ويساك په نومونو پيژ ندل كيدې، در ابيلولو او مشخص كولو له پاره كارولى دي.

داسې ښکاري چې درباطك عبادت ځاى بنسټ د پاچا هانو او آلهو دمجسمو دنصبولو او ځاى پرځاى كولو له پاره ايښودل شوى وى.

درباطك دډبرليك پرمخ دكنيشكا په فرمان كې دغلوروپاچهانو نومونه ليدل كيږي: كجو لا كد فيزس (غورنيكه يې)، ويما تكتو (دپلارپلار تنيكه)، اويما كدفيزس (پلاريې) اوكنيشكا (پخپله). دغه فهرست ډيرگټور معلومات لري. تر هر څه لومړى داډبرليك، اسناد اوشو اهد موږد ويما په نوم دكوشانيانو ددورې ددووپاچهانو له نوم سره آشناكوي، په همدې دليل څوډبرليكونه چې دمخه يې نسبت ويما كدفيزس ته شوى واوس كولى شو هغه يې پلارويما تكتو ته نسبت وركړو.

ددغو کشفیاتو اوموندنوڅخه یوه ډیره مهمه دناور ددښتې دډبرلیك له کشف اوموندنې څخه عبارت دی، چې ښایي په ۹۶ میلادي کال پورې اړه ولري په قوي احتمال ددغه نومورکي پاچا، سوترمیګاس (لوی ژغورونکی) چې دسکه پیژ ند لو په دوروکې دکجو لا او ویما کدفیزس دمسکوکاتو ترمینځ واقع کیږي، باید همدغه نوي پیژندل شوي "ویما" ته یې نسبت وشي.

له دې اشارو سربیره چې کجو لا کدفیزس دکنیشکا غورنیکه و ، ظاهراً به د کنیشکا دتاریخ پرمساله، چې یې دشخړو دوریځولړۍ رامنیځته کړې ده، بې اغیزې نه ده. داحقیقت چې کنیشکا له کجو لا څخه راوروسته په دریم پښت (نسل) پورې اړه لري، په ډاګه دکوشانیانود دورې دتاریخي پیښلیك (کرونولوژي) دبیار غونې په روش باندې محدودیتونه تحمیلوي. که څه هم زه به ترهغه ځایه مخکې لاړنشم چې وو ایم چې دانوي حقایق یوازې اویوازې دیو ځانکړ ي کرونولوژیك سیستم سره همګر ایي اوسمون لري اوبس. لکه څنګه چې دکنیشکا شجره درباطك به ډبرلیك کې تصدیق شوې اوله هغې حل لارې سره چې هري فالك په دې وروستیو کې وړاندې کړې په بشپړه توګه سمون خوري.

ښاغلي هري فالك هندي يو نجومي ډېرليك كشف كړى چې ور څخه څرګند يږي دغه ډېرليك دكنيشكا دپاچاهۍ كال ١٢٧ ميلادي ښيي.

وروسته له لېرڅه کموسلو کلونو څخه، د ۲۲۶ میلادي په شاوخو اکې ساساني دولت په ایران کې دچارو و اګې تر لاسه کړې، پربلخ یې یر غل وکړ او هغه یې ونیو وروسته بیا بلخ څوځله ددغو صحرایي استوګنو تربرید لاندې راغی او هرځل داتیري کوونکي په بیلابیلو نومونو ، لکه: خیوني، کیداری او یفتلي هو نانوبلل شوي دي، مګر ددوی داپیژند نه او هویت څرګندنه و چې آیادوی په بیلابیلو قومونو پورې اړه درلوده او که له یوه قوم څخه و و . نور نابللي میلمانه له ترکانو څخه عبارت و و ، چې د شپیرمې میلادي پیړۍ په نیما یې کې یې دهفتلیانو در اپرځولو له پاره له ساساني دولت سره لاس یوکړ او په پای کې د اسلام دین او عربو په راتګ سره ټولې سیمه ییزې و اکمنې کورنۍ د تاریخ کندې ته و غور ځیدې .

دغه دوره، له ساسانیانو څخه رانیولې دعر بوتر حاکمیت پورې، ددویم لاس اسنانوپه کشف اوموندنه روښانه کیږي. د ۱۹۹۱ میلادي کال په دسمبر کې د څرمن پر مخ دباختري ژبې دنویوموندل شویو اسنادو عکسونه ماته راوښودل شول. دغه سند دپوستکي یا څرم پر دواړو مخونو په اته ویشتو کرښو کې دباختري ژبې په شکست لیك لیکل شوی و . ددغه سند داځانګړنه، دباختري ژبې په شکست خط دغسې لوړه ، ډای اوبې سارې نمونه دمخه لیدل شوې نه وه. (دریم انځور).

داسند په څرګنده توګه یولیك دی چې پكې مخاطب ته دهغه داحوال پوښتنې له پار ه معمولي جملې او عبار تونه دي، چې په سخدي لیكونو كې هم دغه ډول جملې لیدل شوې دي: "ستاسو دمشر په حضوركې زرځله اولس زره ځلي نمانځنې اوستاینې د [فلاني] له خواچې دبندګۍ ویاړلري. وامې اوریدل چې حضرت والا بشپړه روغتیا لرئ، ډیرخوښ شوم، مګر كاشكې چې كیدای شوای تاسې مې له نږدې ولیدلای او ځمكه مې له ادب او درناوي ښكل كړای ... "كه چیرې وغواړو چې

داشخاصو، لکه اورمزداوخسرودنومونوله مخې قضاوت وکړو، باید ووایوچې دغه سند دساسانیانو په دوره پورې اړه لري. اویویل دپاملرنې ور نوم له "پرلنلې زین" څخه عبارت دی، چې ظاهراً یې معنا "دپړانلې پوست لرونکی سړی" ده اوداهغه نوم دی چې په څرګنده توګه دفردوسي دشاهنامې داتل "زین افز ار پلنګینه رستم دستان" ته اشاره کوي.

داله خرواره ديوموټي له لومړيوسندونو څخه دي او په وروسته لسوكلونوكې دباختري ژبې دسند ونو مجموعه يوسلو پنځوس پارچو ته ورزياته شوه او داسندونه د بېښور دباز ار له لارې نړيوالو ماركيټونو كې ښكته پورته شول اوبيايې له هغه ځايه دلندن او نوروښارونو دكلكسيونر انو شخصي مجموعوته لاره پيدا كړه. متاسفانه ددې اسنادو دمنشا او دموندنې دحقيقي ځاى په هكله په څه نه پوهيږم. داخلي شو اهد، په ځانګړې توګه دعين نومونوتكر ار په څوسندونوكې،ددې څرګندوى دىچې غالباً دوى له يوې مبداڅخه سرچينه اخلي.

ددې اسنادو زياته برخه ليكونه تشكيلوي، ځينې ليكونه يې لا اوس هم سرتړلي دي اوويلى شوچې په بشپړه توګه لاس نه دي وروړل شوى اوخوندي پاتې دي (څلورم انځور) يوليك چې په مهر او سر غچ ګلۍ اوڅو حروفو،چې داخيستونكي نښه ده، څرګندوي.

(پنځم انځور) هماغه ليك په بيرته حالت كې ښيي او تاسې په دې ليك كې دمتن دليكلو طريقه او لار او دهغې كيڼ اړخ ته پر اخه حاشيه او دليك په وروسنتۍ برخه كې په هغې پورې دڅرمنې ديوې ټوټې په وسيله دټاپې (مهر) نښلول (پرته له دې چې له هغې څخه په بشپړه توگه جلاوي) وينئ.

ډیر احتمال لري چې په دې لیك كې یاده شوې دور ه هماغه دوره ده چې دپاکستان د تو چې درې په باختري ډبرلیك كې هم كارول شوې ده دغه ډبرلیکونه په عربي، سنسکریت او باختري ژبو لیکل شوي دي او ددرې متفاوتو دورو کلونه په بر كې نیسې. هغه اصلي مدارك چې دباختري دورې د پیل ټکې دي، ددوه ژبې ډبرلیك له مخې لاس ته راغلي دي، متن یې طبعاً هجري نیټه لري. دغه څرګنده هجري نیټه موږ ته ددې تو ان راکوي چې د سنسکریت له نیټې څخه، چې په لنډ ډول او د سلګونو او زرګونو په حذولو سره لیکلی شوی دی، څرګند تفسیر وړاندې کړو. بل ډبرلیك په سنسکریت او باخترې ژبودی، داته هم دسنسکریت تاریخ مخفف شوی دی. مګر که داسې فرض شي چې دا ډبرلیك هم په هماغه پیړۍ پورې اړه لر یې چې دوه ژبې عربې- سنسکریت ډبرلیك ورپورې اړه درلوده، مخفف عدونه بیرته رغولی او له هغو څخه ۸۲۳

میلادي کال دنتیجې په توګه اخیستلی شو. ددغه باختري ډېرلیك متن په یوناني شمیرولیکلی تاریخ لري. دباختري متنونو لومړنی ترتیبوونکی هلموت هومباخ دغه عودنه ۱۳۲ لولي. دنویو موندل شویو موادوله مخې زه ددغې شمیرې وروستنی عدد ۱ د ۲ عدد پرځاي لولم، لیکن دیوکال توپیربه ډیر مهم نه وي.

په هرحال باختري تاریخ دیوې دورې دپیلامې، دساسانیانو ددورې له لومړیود ۲۳۲ (هومباخ په قول) یا ۲۳۳ (زماپه قول) څرګندوی دی. زه دې ته چمتویم چې دکوشانو ساساني دورې په هکله د هومباخ نظرومنم، هغه دوره چې دپیل ټکی یې دکوشانیانو لمېر اتورۍ دساسانیانو بر لاسی او غلبه تشکیلوي.

بیرته ورګرځو باختري لیك ته، چې كولی شو نیټه یې ۲۳۹ وګڼو. كه دتاریخ لیكلو دوره په ۲۳۳ كال پیل شوې وي، ۲۳۹ كال له ۷۶۱ میلادي كال سره بر ابردی، دېروز دواكمنۍ له وخت اومهال سره چې دخپل سلطنت زیات كلونه یې دخپلې امپراتورۍ په ختیځه خواكې له یفتلیانو سره په جګړوكې تیركړي او بالاخره په همدې جګړوكې ووژل شو. آیا دپیروز دنوم یا دونه په دې ډبرلیك كې تصادفي ده؟ متاسفانه چې پروز كلمه په منځنۍ فارسي كې نه یوازې داچې خاص نوم دی، بلكې عام صفت اودبریالي یافاتح په معنا هم دی، نوبیاپه یقیني ډول په دې نشوپوهیدلی چې موږ باید شاهنشاه دې د په نوم و بولواوكه پیروز دشاهنشاه صفت وګڼو.

له ليكونو څخه وروسته ډيرمتون شرعي قبالې اودې ته ورته نور اسناد، لكه: داخيستلو او پلورلو اسناد، اجاره ليكونه، ضمانت خطونه، رسيدونه، دبخشش او سوغاتونو اسناد تشكيلوي يو ډيرخاص او په زړه پورې سند، چې په و اقعيت كې دتاريخ لرونكو سندونو ترټولو زوړ اولرغوني دى، هغه ديو واده سند دى چې پكې يوې ښځې په يو وخت كې له دوو ورونو سره نكاح تړلې ده. دڅومړونو كولو دود په ځينو وروستيو چينايي اسنادوكې هم ليدل شوى دى اودلته په يولومړي لاس سند تاييد يږي، چې ظاهراً دغه دود ددې سيمي له پاره پوره ځانګړى كاردى.

ددې پرخلاف بودايي متون، ليکونه اوشرعي اسناد، لکه ددغې مجموعې په څيريوپه بل پسې تاريخ لرونکي دي. لـه هغه ځايه چې زه تقريباً لـه ديرشو سندونوڅخه خبريم چې نيټه يې لـه ١١٠ څخه تر ٥٤٩ پورې، يعنې (کـه داومنوچې دباختري ژبې دتاريخ ليکنې دوره لـه ٢٣٣ ميلادي څخه پيل کيږي) لـه ٣٤٢ څخه تر ٧٨١ ميلادي پورې رسيږي.

 ددغو قانوني اسنادوډير، برسيره پردې چې نيټه ليك يا تاريخ لري، دځايونو دنومونو يا دونه يې هم كړې. او په دغو كې دهغو سيمو نومونه شامل دي چې سندونه هلته ليكل شوې دي. له دغو سندونو څخه څويې دابيانوي چې دغه اسناد په سمنګان روب(نننۍ روی) ملر (يامدر) يا (نننی كهمرد) كې ليكل شوې دي. ښايي داڅلورو اړه ځايونه ديو شخص په اداري حوزه كې شامل وو، د "روب دپاچا" په زياترو اسنادوكې ويل شوي دي اوښايي له بلې خوا ترميد (يا ترمذ) د آموسيند او باميان شمال ته چې د لوړو غرونودلړيو په وسيله چې له "كه" او "مدر " څخه جلا كيږي، دهغه له قلمرو څخه بهرو. "روبخان" بايد بې له شكه د "روب" حاكم وګڼو او سمنجان دهغه دو اكمنۍ د قلمرو يوه برخه وه او دطبري په مشهور قول "ربخان" له هغو و اكمنانو څخه دی چې د "تزك ترخان" په نوم دهفتليانو ديو باغي د ټكولو له پاره په ۹۱ هجري كال دقطب الدين بن مسلم مرستې ته ورغي.

يوبل سند په "ورنو" نومي ځاى كې ليكل شوى دى،چې داښار بې له شكه "اورنوس" بللى شو او دلوى سكندر مور خ "اريان" داښار دبلخ له دوو مهمو ښارونو څخه يو بللى دى. دډيروپو هانو په قول د "اورنوس" ښارچې اريان دهغه دنوم يادونه كړې ده، بايد چې دخلم سيند گوټى،په هغه سيمه كې چې يادونه كړې ده، بايد چې دخلم سيند گوټى،په هغه سيمه كې چې دوب او سمنگان كې واقع ده، دهو ارو دښتو په لور بهيږي.

بل سند چې غواړو دهغه په هکله بحث وکړو ديو غلام دېلورلو قباله ده او داسې پيل کيږي:

"په ٤٤٦ کال د "اوبه" د مياشتې د "و همن" په ورځ دغه سند ټاپه (مهر) شوى دى او دغه دېلورلو قباله دلته دسمنګان په ښار په ماروګان کې د روب دپاچا په دربار کې ليکلې شوې ده. "

٤٤٦ کال باید له ٦٧٨ میلادي کال سره بر ابروي. په دې دور ان کې ترکي نومونـه او القاب رو اج او معمول وو ، لکه پـه دې لاندې فهرست کې یې لیدلی شو :

د"رامست" خداى "په مرسته او سانته"، چې درحمتونو بخښونكى، دهيلو او آرزو گانو ترسره كوونكى، لوى اومهربان چې دلته په "ماروگان" كې نمانځل كيږي او په درباركې د ژون لاد دشابوركامگار زوى،ترملاتړ لاندي،بريالي قاغان، تپغ لغ التشبير، دروب پاچا اوترخان خسروپه حضوركې،او دديوردروب دحكاموله زړورديورپه حضوركې او هم دنورو. سردار انوپه حضوركې چې دكارله پاره حاضروو، شاهدان اوگواهان دي.

دغه مهم سند په پنځو مهرونو ټاپه شوىدى لودسند پرشايې دڅښتنانو (مالكانو) نومونـه اخيستل شوي دي. دېاملرنې پـه توگه دشاهدانو په مهرونوكې د"ر امست" خداى گوټي نوم شامل دى چې ظاهراً به يې لـه روحاني اړخـه نمايندګي كيدلـه او پـه همدې ډول پـه نورو اسنانو كې پـه شاهدانوكې د"وخش" خداى گوټي لاآموسيند خداى) شامل دى.

متن دو ام ورکوي: "اوس زه یسکول او زه یزدگرد، دکاو ز امن دخوست استوگني، چې اوس هم دسمنگان په سیمه کې یوو، ورونه او زامن موپلورلي دي، په تا "فنز " په تا وینامارك او په تا پوسك، دبلې مار بلې ز امن، په تاسو چې ستاسو ملکیت ګبلیان نومیږي، اوستا په ورونو، ز امنو او اخلافوستاباندې، یو هلك چې زموږدورونوو. دغه هلك چې نوم یې "خلس" دی په درې فارسي در همو موپلورلی دی، څرنگه چې نشوکولی هغه په دې قحطۍ کې اعاشه کړو، نو اوس نوموړی هلك په تا "فنز " په تا "وینامارلې" په ورونو، زامنو او اخلافوپورې به دی تل تر تله اړه ولري. "

په دې هیله یم پورتني اقتباسات ددې مجموعې داسنادو دشرعي او حقوقي اصطلاحاتو لبرڅه روحیه بیان کړي. هغه اسناد چې کولی شو هغو ته ورته اومشابه دمرکزي آسیا در بو ، لکه: سغدي،ترکي،ار امی دمصر دېنځمې پیړۍ په الفانتین کې مشاهده کړو.

يوبل په زړه پورې سند چې د ۷۸ باختري نيټې (۷۱۰ ميلادي سره بر ابر) لرونکی دی، (دنوي کال په دويمی مياشتې پورې مربوط دی.) داسند ديوي ټوټې ځمکې او کنيزې قباله ده چې "کاميرد" خدای ګوټي او دهغه دين ته وربخښل شوي دي. چې ظاهراً ديوې کورنۍ ديو غړي دشفا 'په مناسبت وربخښل شوي دي. کاميرد، دلغت له مخې د "سر "او "سردار "په معنادی چې احتمالاً دغه کلمه دخدای ګوټي لقب دی،نه دهغه نوم.

دکد کلمه یقین اوباور ته په نبردې و الي دچیني کلمي "جی دو" او دهغه له لرغونې بڼې "کج تا" څخه اخیستل شوې ده چې مشهور چینایي زیارت کوونکي هیوان تسنګ دغه نومونه دهندوکش په جنوب کې در ابلستان خدای ګوټي "ژون" نمانځونکي بللي دي دغه خدای ګوټي دروب تر تسلط لاندې هم پیروان لرل او دغه ټکی په مخکیني سندکې دهغې سیمې دپاچا په نوم کې لیدلی شو. د ژون لاد لغوي معنا "ژون داده" په قوي احتمال هماغه خدای ګوټی دی چې دکامیرد (سردار) په نوم پیژندل شوی دی.

په دې حاضرسند کې وربخښونکی شخص چې ديو پاچا ملکه ده، ياترکي نومونه قتلغ تپغ لغ بيګا سوون (نيکمرغه)، "دهستۍ مالك", "عاقل" محبوب ياد شوى دى،چې داملکه يې "دخلس" دملکې په نوم هم ياده کړې ده د "خلس" کلمه چې په مخکيني سندکې يې نوم اخيستل شوى و ،احتمالاً يوه ترکي قبيله دخلج په نوم ده چې په دې صورت کې يې داسند له ډيرولر غونوشواهد و څخه شميرل کيږي.

دباختري ژبې يوډيرنوى سند هغه دپلورنې قباله ده چې ٥٢٥ (٧٥٧م سره برابره) نيټه لري. غواړم چې ستاسې پاملرنه ددې قرارداد ځينو برخوته واړوم. ددې قرارداد لومړۍ برخه ديو ملکيت دنوي څښتن (مالك) حقوق داسې بيانوي: مالك كيدل او پريو ملکيت باندې مالك پاتې كيدل، دهغه پلورل، چاته بخښل او يا دهغې ملکيت گروكول، كر ايه وركول، له بلې ځمكې سره دهغې بدلول، زامنوته او يادلو نوجهيزكې هغو ته ورسپارل، عبادت ځاى جوړول، او يا هديرې ته وركول او يادمړيو دسوځولوځاى ته وركول. دلته د ويهار ا" اصطلاح ديو بودايې معبد يا عبادت ځاى دباختري ژبې دلغت د (معبد) سره تو پيرلري چې ظاهر اً داصطلاح ديو غيربودايي عبادت ځاى (معبد) باندې اطلاق شوې ده و په لاندې دوو نومونوكې هم مشابه توپيرچې ظاهر اً داصطلاح ديو غيربودايي عبادت ځاى (معبد) باندې اطلاق شوې ده به لاندې دوو نومونوكې دمنځنۍ فارسي دخمك سره متر ادف وي. داسې اصطلاحات دي چې معمو لادز ر دشتيانو دمر اسمو و دانۍ ته اشاره لري او دمنځنۍ فارسي دخمك سره متر ادف وي. داسې اصطلاحات دي چې معمو لادز ر دشتيانو دمر اسمو و دانۍ ته اشاره لري او ځينې وختونه دغه اصطلاحات دقبر په معنا هم كارول شوي دي. په هغه صورت كې چې دلخشانتينك اصطلاح چې ښايي دسوزولو په معنادكلمې له ريښې څخه مشتق شوې وي، دغير ز ردشتي (ښايي هندي) دمړوسوزولو مر اسموداټول اصطلاحات او داشخاصو نومونه، چې دخداى گوټو دنومونو په قالب كې بيان شول په سيمه كې له اسلام څخه دمخه له ده عبادت كولو در سومواو دودونو دعيدو تنوع بيانوي.

په لو مړنيو قرار دادونو کې دشيانو بيه (نرخ) دطلادينارونو او يافارسي نقره يي دينارونو په وسيله ليکل کيدله، په داسې حال کې چې وروستني متون "دعربي نقره يي در هم" يادونه کوي. برسيره په دې حاضر متن کې دلومړي او وروستي ځل له پاره دعربو حاکميت ته دماليې ورکولو يادونه کوي. لږوروسته بايد عربي ژبه دباختري ژبې پرځای دسيمي

دليكلې ژبې په توگه رامينځته شوې وي، چې په حقيقت كې څو محدود عربي سندونه تر لاسه شوي دى چې ددې مطلب څرگندويي كوي اودالسناد هماغه دتير آرشيف ادامه ده. (لسم انځور) له هغه ځايه چې په عربي او باختري متنونوكې دمشابه اشخاصو او كورنيو دنومونويادونه كيبري، نوبيا په دې ډلاه كيدلى شوچې دالسنادسره مربوط او اړونددي. وروستنى سند چې نن غو اړم دهغه په هكله خبرې وكړم هغه داسلام ددورې دلومړيو باختري ډبرليك دى چې بودايي مضمون لري (يوولسم انځور) داډبرليك چې تر اوسه نه دې خپور شوى، په ١٩٩٦ م. كال دسفيدك له تنگي څخه، چې ديكاولنك لويديځ ته په ٣٠ كيلومترۍ كې پروت دى، په لاس راغلى دى داپه ١٣ كرښوكې حك شوى او دباختري ژبې په مات ليك دهغې ډبرې پرمخ دى، چې اصلاً دمربع شكله حجرې پرديو ال ددرې متروپه ابعادوو اقع ده لكه چې وينو داډبرليك څرگندوي چې دغه مربع شكله حجره ديوې ستوپې اساس اوبنسټ و، او په حقيقت كې يو شمير آثار، چې په ستوپې يورې اړونددي، په دغه مربع شكله حجره ديوې ستوپې يورې دي: يوكتاب (چې اوس ورك شوى دى) يوه دسروزروگوته، مسكوكات، يو ښيښه يې بوتل او نورشيان.

دسرخ کونل او رباطك دډبرليکونوپه څيردسفيدك ننګي ډېرليك هم اوس په ډيره خوندي توګه دکابل په ملي موزيم کې ساتل کيږي او ماهغه په دې وروستيوکې دموزيمونو دعمومي مدير ښاغلي مسعودي په مهربانۍ په کابل موزيم کې مطالعه کړ .

دغه ډبرليك دسبول (يعنې كوزه) دمياشتې، دنن ورځې ددلوې دمياشتې دنوم په څيردى، نيټه لري او د ٩٢٠ كال (٤٧٠ ميلادي) پورې مربوط دى په ډبرليك كې راغلي دي چې په دغه كال دگزن پاچا الخيس دخراس زوى داستو په (لكه) يو (مذهبي) آبده دزمگان په دښته كې جوړه كړه اوبيا داسې دوام وركوي: (په هغه وخت كې) دترك (؟) او عرب پاچاهي وه، زماغوره پيشكش او ډالۍ ومنل شوې ... او بياما دا (ستو په په نوم د) رينالاكا (لكه) يوه ښكلې ډالۍ او پيشكش په ايماني طلو ع او مينه (؟) چې دبوداد تعليماتو په نسبت مې درلودل، دزړه له كومي جوړه كړه .... او هغه څه چې ښه او غوره دي، رامخكې دې شي، اوس او په راتلونكې كې هيله من يم زه الخيس، مور او پلارمې، ميرمن مې، ورونه مې، زامن مې او (بور ۲ خپلو هيلو اوغوښتو په پوره كيدلو بريالي شي و ډبرليك په دې جمله پاى ته رسيږي: "درود پربودا."

كه څه هم ددې متن ډير ه برخه متداول او معمول مضامين دي، ولې ځينې معلوماتي ټكي لمكه د (ز مګان) دځاى نوم اودپاچاهانو نومونه الخيس، اودهغه پلار خراس، هم يكي شته دي.

الخيس خپل ځان دګزن پاچابولي دګزن نوم ذهن دغې لوري ته راکابري څو تصوروکړای شي چې داهماغه دغزني ښاردی. که څه هم دلرغون پيژ ندنې ډيروڅيړنوته اړتياده، ترڅو داثابته شي چې آيا دستوپې او ډبرليك دموندنې سيمه دهغه مهال غزني ښارد اداري نفوذ په حوزه کې شامله وه اوکه نه ؟ برسيره پردې ټولو دسفيدك دتنګي ډبرليك له ټولو ستونزو اومشکلاتو سره سره داتمې ميلادي پيړۍ تروروستيو پورې دبودايي دين ددوام او مقاومت دڅرګندويې په هکله دځانګرې اهميت نه برخمن دي.



Figure 11: Bactrian inscription from Tang-i Safedak (copyright, J.L.Lee, 2002, all rights reserved). تصویر ۱۱: کتیبه تنگ سفیدک یوولسم انځور:دسفیدک تنګي ډ برلیک.





Figure 9: Map showing places mentioned in Bactrian legal documents.

تصویر ۹: اسامی بعضی مناطق افغانستان که در مدارک دفتری باختری

نهم انځور: دافغانستان دځينوسيمو نومونه چې په باختري مدارکوکې ليدل شوي دي.

Figure 8: Document for sale of land with names of witnesses (reverse of Fig.7).

تصویر ٨: جزئیات پشت قر ار داد فروش زمین. اتم انځور: د ځمکې دپلورلو دقرارداد دشاتنې مخجز ييات.



Figure 10: Arabic document similar to Bactrian legal documents.

تصویر ۱۰: سند عربی. لسم انځور: عربي مکتوب.



Figure 6 : Dated letter written by a representative of the Sasanid Emperor.

تصویر ۳: نامه و یکی از نمایندگان امپر اطور ی ساسانی. شپږم انځور: دساسانیانو دامپراتورۍ دیوه استازي لیک.



Figure 7: Contract for the sale of land.

تصویر ۷: قرار داد فروش زمین. اووم انځور: دځمکې دپلو رلو قرارداد.

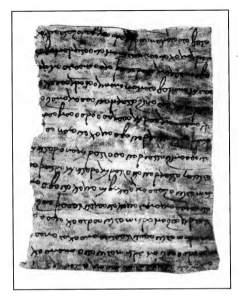


Figure 3: Bactrian leather document. تصویر ۳: نامه ای به زبان باختری که روی چرم نوشته شده است. در یم انځور: دپو ستکي پر مخ لیکل شوی دباختري ژبی لیک.



Figure 4: Letter sealed with a bulla. تصویر ٤: نامه ای که توسطیک مهر گِلی ممهور گشته است.

څلورم انځور: يو ليک چې په خټين مهر ټاپه شوي دی.

Figure 5: The same Bactrian document after being opened.

ت صویر ٥: همان نامه ء تصویر شماره ٤، بعد ازباز شدن.

. پنځم انځور: دڅلورم نومره انځورليک په بير ته شوي حالت کي.



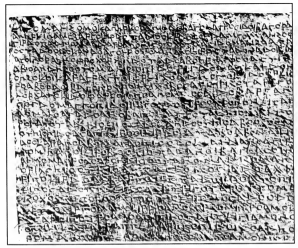


Figure 1: Bactrian inscription from Surkh Kotal.

تصویر ۱: کتیبه باختری از سرخ کوتل. لو مړی انځور: دسرخ کوتل ډېر لیک .



Figure 2: Bactrian inscription from Rabatak.

تصویر ۲: کتیبه باختری از رباطک. دویم انځور: درباطک ډېرلیک.

#### **Further Reading**

- Akiner, S. & N. Sims-Williams (eds.),
  - 1997 Languages and Scripts of Central Asia, School of Oriental and African Studies, University of London.
- Lee, J. & N. Sims-Williams,
  - 2003 "The Antiquities and Inscription of Tang-I Safedak," in *Silk Road Art and Archaeology*, 9, 2003, pp. 159-184.

#### Sims-Williams, N.,

- 1997 New Light on Ancient Afghanistan: The Decipherment of Bactrian, School of Oriental and African Studies, University of London.
- 1998 (ed.) Proceedings of the Third European Conference of Iranian Studies: Part 1, Old and Middle Iranian Studies, Wiesbaden.
- 2000 Bactrian Documents from Northern Afghanistan. I: Legal and Economic Documents, Oxford University Press.
- 2002a Indo-Iranian Languages and Peoples, Oxford University Press.
- 2002b "The Bactrian Inscription on the Seal of Khingila," in *Silk Road Art and Archaeology*, 8, 2002, pp. 143-152.

The last document which I want to talk about today is a Bactrian inscription which also belongs to the early Islamic period, but which is entirely Buddhist in content [fig. 11]. This inscription was discovered in 1996 at Tang-i Safedak, about 30 km west of Yakaolang. It consists of 13 lines of cursive Bactrian script inscribed on a single block of stone which was found in situ in the wall of a chamber about 3 meters square. As we shall see, the inscription shows that this square chamber was the base of a Buddhist stupa, and in fact a number of objects typical of stupa deposits were found inside the chamber: a book (now lost), a gold ring, coins, a glass bottle, and so on. Like the inscriptions of Surkh Kotal and Rabatak, the inscription of Tang-i Safedak is now safely preserved in the national museum here in Kabul, where I have been able to study it during the last few days, thanks to the kindness of the General Director, Mr Masoudi.

The inscription is dated in the month Sbol—literally "the jar", like the modern month-name Dol—of the year 492, which corresponds to the year 724 C.E. In this year, it tells us, the Lord of Gazan, Alkhis son of Khuras, established this stupa (as) a (pious) foundation on the plain (of) Zamagan. It continues as follows: "(At that time) when there was a Turk (?) ruler and an Arab ruler, the meritorious gifts made by me were taken..., and afterwards I made this (stupa called) Zinalaka (as) a meritorious gift in the willing(?) belief which I had towards the teaching of the Buddha and in great faith... And whatever merit may arise hereby, now and in the future, may I, Alkhis, and my parents and wife and brothers (and) sons and (other) relatives too may each (and) every one (of us) attain (his) own desire." The inscription ends with the phrase: "Homage to the buddhas."

Although much of this text is quite conventional, it also contains several interesting pieces of information, such as the name of the place, Zamagan, and the names of the ruler, Alkhis, and his father Khuras. Alkhis calls himself "the lord of Gazan". It is tempting to assume that this name refers to the city of Ghazni, though more historical research is needed to establish whether it is plausible to suppose that the area where the inscription and stupa were found would have been within the realm of Ghazni at this period. But above all, the Tang-i Safedak inscription is important as evidence for the persistence and strength of Buddhism, despite persecution, as late as the eighth century.

drachmas, since we are unable to keep him in plenty and famine. So now, may the boy mentioned above belong properly and well to you, Fanz, and to you, Winamarg, with your brothers, sons and descendants hereafter, from now to eternity".

I hope that these quotations may give you a flavour of the legal terminology of these documents for which, incidentally, one can find many parallels both in documents written in other Central Asian languages such as Sogdian and Turkish, and in the 5<sup>th</sup> cent. B.C. Aramaic documents from Elephantine in Egypt.

Another interesting document is dated in the Bactrian year 478, that is, 710 C.E., in the month "Second New Year". The document is a deed recording a gift of land and of a slave girl to the god Kamird and his ked or priest, apparently in return for the healing of a member of the donor's family. Kamird means literally "head" or "chief"; it is perhaps the god's title rather than his name. The word ked is almost certainly the source of the Chinese term jì-duo, older kej-ta, mentioned by the famous Buddhist pilgrim Xuanzang as a name of the worshippers of Zhun, the god of Zabulistan, to the south of the Hindukush. This god was also known in the Kingdom of Rob, as we can see from the name of its ruler in the previous document: Zhun-lad, literally "given by Zhun". In that case it is quite likely that Zhun is the god referred to by the title Kamird "the chief (god)".

The donor in the present document, the queen of a ruler with the Turkish name Qutlugh Tapaghligh Bilgä Sävüg "fortunate, possessing service, wise, beloved", is also referred to as "the princess of the Khalas". Khalas, which was also the name of the slave-boy in the previous document, probably represents the Turkish tribal name Khalach, of which this would be one of the earliest occurrences.

One of the very latest Bactrian documents is a deed of sale dated in the year 525, that is 757 C.E. I just want to draw attention to a couple of passages in this contract. The first is the series of clauses which describe the rights of the new owners of the property: "to have and to hold it, to sell it, to give it away, to pawn it, to offer it for rent, to exchange it for another piece of land, to give it for a son's wedding or a daughter's dowry, to build a monastery or temple, to make a "cemetery" or "crematorium". Here the Indian term for a Buddhist monastery, vihara, is contrasted with the Bactrian word for a "temple", presumably referring to a non-Buddhist shrine. A similar contrast can be seen between the following pair of nouns, both of which may refer to places for disposal of the dead: lakhmig· would correspond to the Avestan daxma-, Middle Persian daxmag, terms which usually refer to a structure used for the Zoroastrian rite of exposure, but sometimes also to a grave, while lakhshatanig probably derives from a root meaning "to burn" and refers to a non-Zoroastrian, perhaps Indian, rite of cremation. These terms, together with the numerous theophoric personal names found in the documents, give us a glimpse of the variety of religious belief and practice in this area before the coming of Islam.

While earlier contracts had expressed prices in gold dinars or in Persian silver, the latest texts refer to "Arab silver dirhams". In addition, the present text refers, for the first and last time, to the payment of taxes to the Arabs. Soon afterwards, Arabic must have replaced Bactrian as the written language of the area; and indeed, a small number of Arabic documents have come to light, which appear to form a continuation of the same archive [fig. 10]. In fact, we can be sure that the Bactrian and Arabic documents are connected, since they mention some of the same families and individuals.

paid. The format of the document is typical, though this example is exceptionally well preserved. There are two complete copies of the text. One copy is left open to be read. The other is tightly rolled, tied with string, and sealed with five clay sealings. The first two sealings bear impressions of the fingernails of the vendors; the others are impressed with the seals of three witnesses. Presumably it was intended that the sealed copy should be opened in the presence of a judge in case of a dispute. On the reverse of the document [fig. 8], the names of the vendors and witnesses are written beside the holes for the seal-strings.

In addition to dates, many of these legal documents contain place-names, including the names of the places where they were written [fig. 9].

Several documents state that they were written in Samangan, Rob (modern Rui), Malr or Madr, or Kah (modern Kah-mard). All four places are apparently within the jurisdiction of a ruler who is referred to in many documents as "the ruler of Rob". On the other hand, Tarmid (or Termez), to the north of the Oxus, and Bamiyan, which is separated from Kah and Madr by a considerable ridge of mountains, may well have been outside his kingdom. The ruler of Rob is no doubt to be identified with the Ru'b-khan, the lord of Ru'b and Siminjan, who helped Qutayba b. Muslim to defeat the Hephthalite rebel Nezak Tarkhan in the year 91 of the Hijra, as mentioned by the historian Tabari.

Another document is written in a place named Warnu. This is surely to be identified with Aornos, which Arrian, the Greek historian of Alexander the Great, mentions as one of the two chief cities of Bactria. According to many scholars, Arrianos/Aornos is to be located near Khulm or Tashkurgan, where the valley of the Khulm river, in which Rob and Samangan are situated, opens out into the plain. Since the documents which I have been describing almost certainly represent the royal archive of the king of Rob, the mere presence of this document in the archive would suggest that Warnu too formed part of his dominion.

The next document which I would like to describe is a contract for the sale of a slave, which begins: "It was the year 446, the month Ab, the day Wahman, when this sealed document, this purchase contract, was written here in the district of Samangan, at Marogan, the court of the ruler of Rob". The year 446 should correspond to 678 C.E. By this time Turkish names and titles are common, as can be seen from the witness-list which follows: "Under the protection of the god Ram-set, the granter of favours, the granter of wishes, the wonderful, who is worshipped here at Marogan, at the court, under the protection of Zhun-lad son of Shabur, the successful, prosperous qaghan, the tapaghl•gh iltsbir, the ruler of Rob, and in the presence of Khusaru the tarkhan, and in the presence of Dev-raz, the brave chief justice of the rulers of Rob, and also in the presence of the other noblemen who were present there amongst them and who bear witness concerning this matter". This document too was originally sealed with five seals, whose owners are named on the back: remarkably, the seals of the witnesses include that of the god Ram-set, who was presumably represented by his priest. In the same way, other documents include amongst the witnesses the god Wakhsh, the deified River Oxus.

The text continues: "Now, I, Yaskul, and I, Yezdgird, the sons of Kaw, inhabitants of Khost, who are now present here in the district of Samangan, and our brothers and sons, have sold to you, Fanz, and to you, Winamarg, and to you, Pusk, the sons of Bag-mareg, you whose estate is called Gabaliyan, and to your brothers, sons and descendants, a certain boy belonging to us as brothers, this same boy who is called Khalas, for three Persian

The letter illustrated in fig. 6 is important for two reasons. Firstly, it is written by a representative of the Shahan-shah, the Sasanian emperor himself, and must therefore belong to one of the periods when Bactria was under Sasanian control. Secondly, it is dated, though the era is not specified.

It seems very likely that the era used here is the same as that of the Bactrian inscriptions of the Tochi valley in Pakistan. These inscriptions are written in Arabic, Sanskrit, and Bactrian, and contain dates expressed in three different eras. The vital evidence for determining the starting-point of the Bactrian era is provided by two bilingual inscriptions, the first being in Arabic and Sanskrit. The Arabic text is naturally dated by means of the Hijri calendar. This unambiguous Hijri date makes it possible to interpret the date of the Sanskrit version, which is expressed in an abbreviated form omitting the thousands and hundreds. The second bilingual is in Sanskrit and Bactrian. Again the Sanskrit date is abbreviated; but, if one assumes that this inscription belongs to the same century as the Arabic-Sanskrit bilingual, the missing figures can be reconstructed, giving a date which can be computed as 863 C.E. The Bactrian version is dated with Greek numerals. Helmut Humbach, the first editor of the Bactrian texts, read these numerals as 632. On the basis of newly-discovered materials I would interpret the last digit as 1 rather than 2, but a difference of one year is of minor significance. In either case, the Bactrian date indicates the existence of an era beginning early in the Sasanian period, in 232 (according to Humbach) or 233 (according to me). I am inclined to follow Humbach in regarding this as a "Kushano-Sasanian" era, whose starting-point was probably the Sasanian conquest of the Kushan empire.

Let us return to the Bactrian letter, whose date can be read as 239. If the era began in 233, the year 239 will correspond to 471 C.E., during the rule of Peroz, who spent much of his reign fighting the Hephthalites in the east of his empire and who eventually perished in battle against them. Is it a coincidence that the word preceding the title Shahan-shah in the Bactrian letter is in fact Piroz? Unfortunately the Middle Persian word peroz is not only a personal name but also a common adjective meaning 'victorious', so that it is difficult to decide whether one should translate "the Shahan-shah Peroz" or merely "the victorious Shahan-shah".

After the letters, the largest group of texts consists of legal contracts and similar documents: deeds of sale, leases, guarantees, receipts, and deeds of gift. One particularly interesting document—in fact the earliest of the dated documents—is a marriage contract, in which one woman engages herself to marry two brothers at the same time. The practice of polyandry, mentioned in slightly later Chinese sources and here confirmed by first-hand evidence, was apparently typical of the region.

Unlike the letters and Buddhist texts, legal documents such as these are always dated. So far I know of about thirty documents with dates ranging from 110 to 549, that is (if we assume that the Bactrian era began in 233 C.E.), from 342 to 781 C.E. This span of more than four centuries covers the Chionite, Kidarite, Hephthalite, and Turkish periods, and extends well into Islamic times. As we shall shortly see, the contents of the documents provide many details against which one can test this chronological framework.

For example, fig. 7 shows a contract for the sale of land dated in the year 295, which I interpret as the year 527 C.E., during the period of Hephthalite domination. This agrees well with the statement of the text that the "Hephthalite tax" due on the property has been

system, the genealogy of Kanishka attested in the Rabatak inscription fits very well with the solution recently proposed by Harry Falk, who has found an Indian astronomical text which seems to identify the first year of Kanishka as the year 127 C.E.

Less than a century later, in about 224, the Sasanians came to power in Iran, and within a few years they had also conquered Bactria. Subsequently Bactria was invaded several times by nomads from the north. At different times the invaders are referred to under various names—Chionites, Kidarite Huns, Hephthalites—though it is not entirely clear whether all these names refer to the same or to different peoples. The next arrivals were the Turks, who in the middle of the sixth century allied themselves with the Sasanians to defeat the Hephthalites. Then, finally, all the local dynasties were swept aside by the coming of Islam and the Arabs.

The history of this period, from the Sasanians to the Arabs, is illustrated by a second discovery. In December 1991, I was shown photographs of a newly discovered Bactrian document on leather. The document was inscribed on both sides with 28 lines in cursive Bactrian script, making it by far the most substantial example of cursive Bactrian so far known [fig. 3]. The document was clearly a letter, beginning with conventional phrases of address and greeting almost identical to those used in Sogdian letters: "To your lordship 1,000 and 10,000 times greeting and homage from so-and-so your servant. Having heard that your lordship is healthy I am happy; but I would be still happier if I myself might see your lordship in good health and pay homage..." To judge by personal names such as Ohrmuzd and Khosrow, the document belonged to the Sasanian period. Another striking name was Purlang-zin, evidently meaning "the man with the panther's skin," a clear reference to the zin-i palang of Rostam, one of the heroes of the Shah Nama.

This first document proved to be just the tip of the iceberg. During the following ten years the corpus of Bactrian documents has grown to about 150, most of which appeared on the international art market via the bazaar of Peshawar, and thus found their way into private collections in London and elsewhere. These documents have passed through the hands of many different dealers and collectors. Unfortunately, we have no reliable record of their provenance, but internal evidence, especially the recurrence of the same names in several documents, suggests that most of them ultimately derive from a single source.

Many of the documents are letters, some of them still sealed and therefore perfectly preserved. Fig. 4 shows a letter sealed with a clay *bulla*, with a few words of address written on the outside. Fig. 5 shows the same letter after opening, from which you can see the standard layout of the text, with a wide left-hand margin, and the way the seal is attached to a strip of leather cut along the bottom edge of the letter without being completely detached from it.

One of the letters mentions a Kushan-shah. The Kushan-shah, or 'king of the Kushans', was a kind of viceroy, often a royal prince, through whom the Sasanians ruled this distant outpost of their empire. This particular Kushan-shah, who is named Warahran or Bahram, is probably to be identified as one of the last of the Kushan-shahs known from the Kushano-Sasanian coins. Other persons mentioned in the letter include a Persian princess, Dukht-anosh, and her eunuch, who bears a Bactrian name meaning "slave of the Creator". Apart from the high status of the persons involved, the content of this letter is fairly typical, dealing as it does with a quite mundane dispute about a flock of sheep and a quantity of grain.

coins provided only a minimal vocabulary and hardly a hint of the grammatical structure of the language.

Nevertheless, W. B. Henning recognized the essential points immediately: the text refers to the foundation of a sanctuary by the emperor Kanishka, its abandonment as a result of problems with the water-supply, and its re-establishment by a high official named Nukunzuk in the year 31 of the era of Kanishka, that is, early in the reign of Huvishka.

Several further Bactrian inscriptions have been discovered since that of Surkh Kotal, but most of them are too poorly preserved to add significantly to our knowledge of the language. However, in 1993 a new inscription of fundamental importance was discovered by chance at a site named Rabatak, a few miles to the north-west of Surkh Kotal, on the road from Pul-i Khumri to Aybak [fig. 2].

The inscription of Rabatak describes events of the first year of Kanishka. The opening lines refer to the king as "the great salvation, the righteous, just autocrat, worthy of worship, who has obtained the kingship from (the goddess) Nana and from all the gods, who has inaugurated the year one as the gods pleased". Then comes the important statement: "He issued an edict in Greek and then he put it into the Aryan language". In principle, any language of the Indo-Iranian family could be called "Aryan"; but when Kanishka refers to "the Aryan language" he surely means Bactrian. It is difficult not to associate Kanishka's emphasis here on the use of the "Aryan language" with the replacement of Greek by Bactrian on his coinage. The numismatic evidence shows that this must have taken place very early in Kanishka's reign, quite possibly in his very first year.

The major part of the Rabatak inscription concerns the foundation of a temple, perhaps at Rabatak itself, which seems to have been an extensive site. The list of the deities who are to be worshipped in the temple is very intriguing. On the one hand it includes two Zoroastrian deities who are never portrayed on the Kushan coinage: Narseh and Srosh. On the other hand, it omits many names which are well attested on these same coins, such as Ardukhsh, the goddess of plenty, and Ma, the moon. Above the list of Iranian divinities some words have been added in smaller letters, which seem to identify one or another of them with the Indian god known as Mahasena or Visakha.

Apparently the temple was intended to contain statues of kings as well as gods. Kanishka lists four kings: Kujula Kadphises his great-grandfather, Vima Taktu his grandfather, Vima Kadphises his father, and himself, Kanishka. This list is extremely informative. In the first place, it bears witness to the existence of two kings named Vima, rather than one. Several inscriptions previously attributed to Vima Kadphises can now be ascribed to his father Vima Taktu.

One of the most important of these is the Bactrian inscription of Dasht-e Nawur, which may date from the year 94 C.E. In all probability the coins of the anonymous king Soter Megas "The Great Saviour", which come between Kujula and Vima Kadphises in the numismatic sequence, should also be attributed to this newly-discovered "Vima the First". Moreover, the indication that Kujula Kadphises was the great-grandfather of Kanishka evidently has a bearing on the oft-debated issue of the date of Kanishka. The fact that Kanishka belongs to the third generation after Kujula clearly imposes certain limits on the manner in which the chronology of the Kushans can be reconstructed. Although I would not go so far as to say that the new facts are only compatible with a single chronological

# RECENT DISCOVERIES IN THE BACTRIAN LANGUAGE AND THEIR HISTORICAL SIGNIFICANCE

Today I shall be talking about documents and inscriptions in Bactrian, the language of the ancient land of Bactria in northern Afghanistan, with its capital at Bactra, modern Balkh.

Bactrian is the only language of the Indo-Iranian family which is normally written in Greek letters—a legacy of the conquest of Afghanistan by Alexander the Great in the 4<sup>th</sup> cent. B.C. From this period onwards the Greek language was for a long time the exclusive language of culture and administration in Bactria. When Bactria was overrun by nomadic peoples from the north, its new rulers, the Kushans, at first continued the use of the Greek language for administrative purposes, but soon they came to use the Greek script to write the local language, Bactrian. A crucial moment in the history of this language was the decision of Kanishka, the greatest of the Kushan kings, to adopt Bactrian as the language of his coinage. After the first issues of Kanishka, Greek disappears from the coinage once and for all, to be replaced by Bactrian.

During the first centuries of the Christian era, Bactrian was one of the world's most important languages. As the language of the Kushan kings, Bactrian must have been widely known throughout a great empire, in Afghanistan, Northern India and part of Central Asia. Even after the collapse of the Kushan empire, Bactrian continued in use for at least six centuries, as is shown by the ninth-century inscriptions from the Tochi valley in Pakistan and the remnants of Buddhist and Manichean manuscripts found as far away as the Turfan oasis in western China. The career of Bactrian as a language of culture thus lasted for close to a thousand years.

Until forty years ago virtually nothing was known of the Bactrian language except for the legends on the coins of the Kushans and their successors. The Kushan coins are inscribed in Greek letters of an angular type, apparently imitating a style of writing used for monumental inscriptions. These coin-legends are not particularly difficult to read, but their content is limited to the names and titles of kings and deities. The coins of the later rulers of Bactria—Kushano-Sasanians, Kidarites, Hephthalites, Turks, and so on—are written in a cursive script, imitating manuscript styles, which has proved much more difficult to decipher. Some fragments of manuscripts in a similar cursive script have also been known since the beginning of the 20<sup>th</sup> century, but they were too few and too incomplete to offer any realistic prospect of interpretation.

This prospect was transformed in 1957 by the discovery at Surkh Kotal near Baghlan of the first substantial Bactrian inscription [fig. 1]. The text, written in the monumental script already known from the Kushan coins, could be read without much difficulty; its interpretation was much more problematic, since the names and titles known from the

#### **About the Author:**

Professor Sims-Williams is one of the world's leading experts on Bactrian and Soghdian texts who has published widely in many internationally accredited publications

He has served on the Councils of the *Corpus Inscriptionum Iranicarum*, *Societas Iranologica Europaea*, The Philological Society, The Society for South Asian Studies and The Ancient India and Iran Trust.

He is the editor of Beiträge zur Iranistik and an Associate Editor of Encyclopaedia Iranica.

Prof. Sims-Williams currently holds a major research grant for his work on a Dictionary of Manichaean Texts and a Major Research Fellowship from the Leverhulme Trust. In 1997 he was joint winner of the Hirayama prize for Silk Road Studies.

Amongst his many contributions to Bactrian Studies, Prof. Sims-Williams was responsible for the translation of the Rabatak inscription, which resulted in the rewriting of early Kushan dynastic history. He has also recently published a translation of the late Bactrian inscription from Tang-i Safedak, Yakaolang district of Bamiyan Province, Afghanistan.

#### Publication details

TITLE:

RECENT DISCOVERIES IN THE BACTRIAN LANGUAGE AND

THEIR HISTORICAL SIGNIFICANCE

Author:

Prof. Nicholas Sims-Williams

**Translators:** 

Mir Ahmad Joyenda & Sarwar Homayun (Dari), Sayyid Muhai al-Din

Hashimi (Pashtu)

Editors:

Muhammad Zia Afshar (Dari); Sayyid Muhai ad-din Hashimi (Pushtu)

Layout:

Brendan Cassar; Abed Saeedi

Publisher:

SPACH, P.O. Box 550, Kabul, Afghanistan

Published:

Kabul, 2004

Email:

info@spach.info

Web site:

www.spach.info

Print run:

1,000

#### SPACH LIBRARY SERIES

The Society for the Preservation of Afghanistan's Cultural Heritage, based in Kabul, was formed in 1994. SPACH aims to share information and foster contacts with organizations, institutions and individuals inside and outside Afghanistan.

With the cooperation of its members, SPACH maintains a Photo Catalogue on the Status of Museums, Sites, Monuments, Artefacts and Architecture of Afghanistan. A Newsletter and Website describing SPACH activities is published for its Afghan and international members. It promotes extensive public relations through liaison with the media and public lectures.

As part of its advocacy efforts, the SPACH LIBRARY SERIES is designed to acquaint readers with the diversity of Afghanistan's cultural heritage. Each volume is devoted to one specific monument, archaeological site, region or, occasionally, other cultural subjects. Articles by experts are selected by an Editorial Board and appear in English, Dari and Pashtu. The intent is to enhance the knowledge of all levels of readers.

### SPACH LIBRARY SERIES

# RECENT DISCOVERIES IN THE BACTRIAN LANGUAGE AND THEIR HISTORICAL SIGNIFICANCE

by

Professor Nicholas Sims-Williams,
Department of Near and Middle East Studies,
School of Oriental and African Studies, University of London

Being the text of a lecture given at

The University of Kabul

On 19 May 2003



Organised by the Society for the Preservation of Afghanistan's Cultural Heritage



Society for the Preservation of Afghanistan's Cultural Heritage Kabul, 2004



## RECENT DISCOVERIES IN THE BACTRIAN LANGUAGE AND THEIR HISTORICAL SIGNIFICANCE

by

Professor Nicholas Sims-Williams,
Department of Near and Middle East Studies,
School of Oriental and African Studies, University of London

Being the text of a lecture given at The University of Kabul On 19 May 2003

Organised by the Society for the Preservation of Afghanistan's Cultural Heritage



Society for the Preservation of Afghanistan's
Cultural Heritage
Kabul, 2004